





K

VRILLIERE (Balthazar
PHELYPEAUX DE).......Philosophie
BAS IE GLATIGNY (Paul-
Philippe).Philosophie

8

BLAIS DU QUESNAY (Louis)Philosophie
BOUTHILLIER(Frangois)...Théologie

BOUTHILLIER DE CHAVIGNY
(Gaston-Jean-Baptiste)..Philosophie
BRUN (Henri).e..........Philosophie
CAMUS (André).. .. .Philosophie
CAMUS (Etienne).........Théologie
CHAPELIER (Georges).....Théologie
DOULX (Florent)e........Théologie
FILLEUL (Claude) ...Philosophie
FRANC (Aegidius)s........Philosophie

GAIGNEULX (Jacques).....Théologie
GOBIEN (Guillaume)......Théologie
GRAS (Frére Bernard)....Théologie
GRAS (Frére Bernard)....Théologie
HOUX (Jean)e.ecsssesss0.0Philosophie
MOYNE (Alphonee)..-.....Théologie
NORMAND(Fr.Guillaume). .. Théologie

PETIT (Nicolas).....s:«s.Théologie
PICART (Frangois).......Théologie
ROUGE (Charles).........Théologie
ROUX DE NEUVILLE(Pierre)Théologie
SAUVAGE- (René).c........Théologie
LE TELLIER (Prangois)......Philosophie
LE VERRIER(BEené)...........Théologie

LEEEE BEERBEEE EEEEEEE B BB

LELEU (Joarmes-Baptista)...Théologie
LEMPEREUR (F.Claude).......Théologie
LEMPEREUR (Henri).s........Philosophie
IENOIR (Pierre)s.s.s«s....Philosophie

LEOTAUD (Charles)..........Théologie
LIONNE (Louis-Hugues de)...Philosophie
LOMENIE DE BRIENNE(Charles-

Frangois de)....Philosophie
LOVENIE DE BRIENNE (Charles-

Frangois de)....Théologie
LOTTBAUX (Louis)eeocneecces Théologie
LOUBERES (F.Prosper).......Théologie
LOUVERSE (F.Pierre)........Phildsophie
LOYS (F.Jéréme)es..........Théologie
MACQUEHE (Nicoles).........Philosophie
MAILLARD DE LA BOISSIERE

(Jean). ....Philosophie

9 aolit 1697

8 sept. 1661
3 nov./l662
3 fév/l662

8 juill.1656
28 juil.l659
6 aoit 1660
28 nov. 1656
18 févr.1662
mai 1656
10 aodt 1660
_/5 septembr§7
1660
7 janv. 1662
2 oct. 1657
12 févr.1857
29 nov. 1657
18 aolt 1658
17 avri.1663
/10 jan.16627

9 mai 1659
25 janv.1652
13 avr. 1667
15 mai 1659
26 sept.1657
21 aolt 1661
26 juillet
1652
;2975691:.1367
/7 juin/1669
10 juil.1661
6 aoit 1662

23 mai 1664
2 juill.1662

16 juil.16..7

14 janv.l664
19 sept.1669
5 aodt 1669
2 aoit 1665
9 févr. 1662
12 juil.1670

10 aodt 1662

I
il

227

152 ,et
152bis.
183

154 et
154bis.

185
156
157
158
159
160
16l

162
163
164
165
166
167
168
169 ,et
169bis.
170
171
172
173
174
175

176
177
178
179

, 180 ,et

180bis.
181
182

188

184
185
186
187
188
189

190

MATLLET (Pamphile).........Théologie
MALETESTE (Jean)....e......Théologie
MALITOURNE (Jacques).......Philosophie
NALLET (Nigolas)eseeceeres -THéélogie
MARGUERY (Nicolas) «++.Philosophie
MARILLAC (André de)........Philosophie

MARILLAC (René de).s«s.....Philosophie
(F.Georges)es+s.s«...Philosophie
MAUGER (Laurent)e«s........Philosophie
MAURAGE (Pierre)es.. ++Théologie
MELICQUE (Nicolas)...-......Philosophie
MELUN DE MAUPERTUIS
(Mathieu de).Théologie
MERAULT (Pierre)...........Philosophie
MEUR (Vincent).... .. .Théologie
MICHAU (Jean)eesssss +es....Théologie

MICHON (Michel)..se..+e....Philosophie
MEGUET (F.Charles). .Philosophie
MOLE (LOuiS)seseesssasssss.Philosophie
MONCHY D'HOCQUINCOURT
(Gabriel de)..Philosophie

MONTEIL DE GRIGNAN

(Gabriel-Adheimar). ... Théologie
MORBL (Zacharie)s..........Philosophie
MORIN (Henri)esseeoesss....Théologie
MORROGH (Pierre)...........Droit canon
NOUSSEAUX (Pierre).........Théologie
NATTIN (Jean)...ee..ess....Théologie
NOUET(Anne).e.sas. eovess...Théologie
O MOLONY (Mzthieu).........Droit canon

PAIOT DE LIMERMONT
(Séraphin). .Philosophie
PALLEVOYSIN DE LAROCHE-
DU-MAINE (Frangois).....Théologie

PAPELART (Jacques)eecseesoe- Droit canon
PAUROT (Charles)e..... +«s..Philosophie
PERCHERON DE LESPINE
(Balthazar)......Théologie
PERCIN DE MONTGAILLARD
(Pierre-Jean-Frangois de).Théolokie
PERIER (Antoine)e....s.....Théologie
PERRIN (Guillaume). ...Théologie
PICQUES (Bernard)... ...Théologie
PICQUES(LOULS )e s+« se-o- -« -Philosophie
PIETRS(Paul-Claude)........Philosophie
PIN (Jean)esssacessssse.. .Philosophie
PIOT (Jean)e.sosecesssssss.Théologie
PISTEL (Baurent)....s......Philosophie

5 déc. 1661 II 191

/T1/avr. 1663
10 aolit 1665
15 oct. 1663
30 juil.1651
10 aolt 1659

3 aolt 1659
29 mai 1662
8 juill.l1663
3 sept. 1669
8 aout 1660

[B/a0tt 1660
7 juilletl658
4 juin 1661
29 mars 1662

2 oct. 1662
5 juilletlss2
28 aodt 1661

22 aoit 1660.

4 janv. 1662
[1'J§7aoﬁt1671
23 janv.1660
/16/avr.1669
17 mars 1668
/14 nov/1669
21 mai 1663
28 mai 1664

26 aolt 1661
30 déc. 1655

11 aodt 1661
28 juil.1660

28 juin 1657

5 févr. 1656
9 sept. 1662
24 janv.1651
5 mai 1663
lerduil.1657
14 sept.l662
29 juin 1665
/23 tév/i662

16 juil.1662

192
195
194
195
196 ,etg
197
198
199
200
201
202

203
204
205
206, et)
206bis)
207
208
209

210

211

212

213

214

215

216

217

218 ,et
218bis.

219

220 et
220bis.
221

222

223

226
224
2256
228
229
230
231
232
233

POITEVIN (Armand)..........Philosophie
PONCET (Michel). .....Philosophie
POREE DU PARCQ(René).......Philosophie
POTIER (Jean)e....ee.+.....Théologie

POULIN (Frangois).. . .Philosophie
PURCELL(John)e <« +vevss-....Philosophie

FEGNARD (Jean)e...-«.......Philosophie
FEGNARD (Julieng. ..Philosophie
RBGNARD (Julien ..Théologie
FEGNARD (Julien)s..........Théologie
FESTAURAND (F. André). .. ....Théologle
ROBERT (Jean)s-s-e-. +«Droit canon
ROSTIN (Michel de)- Théologie
FOSTIN (Michel de .++...Théologie

ROUSSEAU (Jean)e ceessecnss .Philosophie
FOYNETTE ( Simon .+..Théologie
SANTEUL (Pierre de)........Théologie

SARRAZIN (Jean-Baptiste)...Philosophie

SAUSSOY (Jean)eseosavocanss Théologie
SAVIGNAC (Louis de). ..Théologie
SELLIER (Claude).... ..Théologie
SENAUX (Bertrand de).......Théologie
SEVERT (Antoine-Frangois)..Théologie
SEVIN (Michel).s...........Théologie
SEVIN DE HAUTERIVE (Thomas)Théologie

SIMENEL (Pierre)s..........Théologie

STAPLETON (Edmond).........Philosophie
SUZE (Anne-Tristan de)..... Philosophie
TAMPONNET (Antoine)........Théologie

TANOARN (Julien de)........Théologie
TERRAT( Gaston-Jeah-BaptistePhilosophie
VAILLANT (Antoine).........Philosophie
VALBELLE (Louis-Alphonsede )Théologie
VANIER (Claudeg. wesessessssPhilosophie
VERDUN (Claude ..Philosophie
VIC (Médéric de)s..v.......Théologie
VEEVIN (Antoine de)........Théologie

==000000~~

25 juil.1648
11 juil.1660
28 Jjuil.1661
22 févr.1662
15 juil.1663
4 juin 1666

8 juil. 1662
...juin 1658
10 nov. 1661

/30/a0Gt1664
11/0ct.16585
H/déc. 1665

28 févr.1656
ler fév.1661

7 juil. 1668
18 avr. 1662
12 juil.l1é61
29 juin 1662

9 nov. 1646

447 Janv.1670

13 févr.1662
[23/tév. 2662
20 mars 1668
8 févr. 1668
17 jan. 1854

ler fév.1862

24 juin 1668
25 juil.16...
11 févr.1664

[3/tévr.1661
27 juil.1661
5 aoft 1857
7 nov. 1664
10 aolt 1659

/31/aéc. 1664

20 avr. 1657

IR

234
235
236
237
238
289, et
23%,b,cvet d.|
240

241

242

243 |
244 |
245 |

246

247 ,et

247bis.

248

249

250 ,et

250bis.

261 ,et

251bis.

252

253

254

285

256

257

258 ,et

258bis.

259,et

259bis, ter et |
quater.

260

261 |

262 ,et |

262bis.

263

264

265

266

267

268

269

270






o VINOUOLAIINL VEIEINDULVE GUINUITIODINTIL

oV BSTI0 THEOLOGIC A e

Quis fient Dews 2 Plalm, 112, , .
0O1.US iple Deus, quicum in ﬁngnl_aricate naturz {clicudinem quamdam fibi praftet , hillum habet in majeftate fimilem ; Deus enim zelotes non patitur Deos alienos coram fe , 1is igitur argumentis quiBus demonftratut ejus exiftentia, evin '
Scimt unitas : unus eft aut nullus; nec differt Po!yth_x\us ab Atheo.” Hzc tamen propofitio , Dews eff » non eft in terminis nota , fed ab effectibus , nec poteft humana mens in Deum afcendere nifi per fcalam creaturarum. Ha vero tamen : e[:é
Deum clamant ut temer afferatur non demon(trari a pofteriori , qui etiam diving fide credi poteft cum tot fint. Dei de feipfo teftimonia, Deus eft quo nil perfectitls vel effe vel cogitari poteft , quippe qui compledtitur omnes crfe&ionesP of-
fibiles : non tamen omnes eodem mpdg [ fefi perfeéhor}es fecundum quid eminenter, fimpliciter verd fimplices formaliter: Inter ipfa Artributa & effentiam, vel inter ipfamet Atcribura nec realem, n;cformalem ex natura reidi&iné’tio];em admi:tirﬁus:
utpote illam temerariani , ‘han_c puritati divinz non fatis ;onfong.m. .Imm_enﬁtas Dei 4 priosi ex ejus infinitate, & pofteriori ex ejus operatione demonftratur, A feipfo & per feipfum Deus eft, & quo omnia; fundamensum ejus affeitatis nulla eft er9
fedtio fimpliciter fimplexlicet infinita in fuo genere , fed in (ola infinitate in omni genere entis fundatis Afleicas, - i i

babiliter oftenditur, Licet omnes homines naturaliter Beatitudinem apperant , nullus tamen ineft illis ad vifionem Beatam appetitus innatus, ad quam intelleétus nofter proprio conatu affurgere nequit, fed roborari debet auxilio fupernaturali
2 nomen forsxtum eft, I—_Iujus lunfums necgﬂitas delﬁﬂira eft, ied indecifa quidditas quam varii vari¢ prolibito explicant, Non placent illotum fententiz qui naturam ejus conftituunt vel,in ipfa Dei vifione, velin peguh‘a;j con-
curfu objecti vel in fpecie impreffa illius : fed melius definitur qualitas habitualis potentiam corroborans ad actum {upernaturalem ; qua qualicas neceflaria quidem eft ut connaturalius, non ut abfoluté operetur , poteft enim{uppleri per concurfum
Dei uberiorem, Inipfa Deivifione darur haud dubié fpecies exprefla ; impreffam veré nil probat impoffibilem , quz fi non detur, ided non datur quia inutilis , non quia impoffibilis. Lucem Deus habitat inacceflibilem oculis corporeis qxxidivi;mitaris

radios fuftinere non valerent, cum nec ipfum folem fixis obtutibus intueri poffint.

CU M Deus fit fammé bonus {ummopere fe communicat in vifione Beata, qui {eip{im manifeftat Angelis & hominibus, eofque recipit iu confortium feelicitatis fuze, Hujus vifionis poffibilitas fide creditur , ratione non demonftratur ,fed pro2

quod luminis glori

E R FECT E fatiabuntus Beati in cognitione fupremz veritatis ; in ipfa enim Effentiam divinam, Pefonalitates, & Attributa daré intuentar 5 Non tamenilla omnia neceffarié vident, Deus quippe cum fit fpeculum voluntarium aliqua mani-
P feftare poteft, alia recondere : & Aruributa abfolura detegere {ine Effentia ; & Effentiam fine Ateributis abfolutis , ununique ex iftis fine altero, Vident etiamin Deo tamquam in medio.prius vifo creaturas omnes poflibiles fub l‘ationejcommlmi
Poﬁ]bilifa(i’s, Quantumvis ergo Beati Deum facie ad fgcllem {peculentur, nullus'\:a(men perfeéte penetrat : & licet comp rehenfores nominentur, in eo nihil comprehendunt nifi effe incomprehenﬁbilem ; eum quippe necintenfive nec extenfivé
penetrare poffunt quod utrumque ad comprehenﬁonem requiritur, Eadem omnes Beati vident nec propterea zquali omnes donantur beatitudine, ubi {unt plurimz Hyerarchiz & ordines ; non tamen fuperior infuleat inferiori , nec inferior fuperiori

invidet, quoniam quiliber tollit quod fuum eft , & pro cujufque labore in vinea Domini zquali geometsice glorid remuneratur: Pro caufa igitur morali illius inzqualitatis accipe merita : pro Phyfica verd , sion perfectionem intelletus , fed folum
Tumen gloriz ; lumen enim ment

fura eft Beatitudinis , & meritum menfura luminis , ille enim plus participabit de lumine qui plus habuerit de charirate,

bi fua feelicitas eft, feclicitas ejus in fetcundirate & focietate ; beatus enim eft per cognitionem fui & amorem , per quos actus duas petfonas producic fibi cozquales. Hujus profundimyfteriiin quo nec unis
tas impedit pluralitatem , nec pluralitas officit unitati notitiam nullam habuerc Philofophi nifi illuftrati revelatione , fine qua nullo paéto cognofcitur ; €4 tamen pofita infinuatur plurimis exemplis naturalibus in quibusimaginem fuam depingere
voluit fupremus artifex. Licet pofitive probari non poffit tantum myfterium , evidenter tamen defenditur ab infidelium telis, nec ei quidquam nocent principia Syllogiftica aut Metaphyfica. Diftinctio realis inter Effentiam & perfonalitates
erfonea eft, & inutilis prorfus formalis ex natura rei, cum omnes contraditiones de Deo apparentes facili negotio diftinctione virtuali diluantar quz tamen in divinis major eft quam in creatis. Duz funt in Trinitate proceffiones ; ¢ uibus enim
Perfonis, una eft 4 e, una ab una, una a duabus ; quaram prgce(ﬁomxm Er111c1p§um quo proximum non eft natura divina, nec {ola perfedio abfolura, nec fola relativa, fed abfoluta modificata relatione. Tres ergo {unt inunanatura Perfonz Genitor

Genitus, Regenerans, quale verd fitillarum conftiturivum in hoc multim defudant Theologi ,dicimus tamen Perfonas conftituui relationibus fuis, : : :

D EU S creaturarum beatitudo ipfe fi

Filius zternus fluvius 3 fonte, fplendor Patris & figura fubftantiz ejus: meritd ante Luciferum genitiis utpote in denfiffimis tenebris

N AT ER totins divinitatis fons & origo, non caufa, que fonat dictinétionem quamdam & naturz prioritatem.
ndam accipit, & Spiritus Sanctus fterilem ; nec ided quod verbum fic intentionalis imago Patris ,

quibus Deus latere voluit fecretum generationis cjus nedum humanam fed & Angelicam mentem ; non igitur ideo Filius eft quia naturam feecu!
non vero Spiritus Sanéus : fed quia vi pl‘oceﬁiollis‘forfnaliter fimilis eft nature principii fui,, Deus qui multifariam creaturis loquitur, apud fe femel loculus eft quia unicum verbum genuit , in quo exhaufta eft foecunditas divine cognitionis
qu cum comprehenfiva fit perfedte penetrat divinam Eflentiam , omnes perfonalitates, & creataras poflibiles, fine quibus natura divina comprehendi nequit. Spiritus Sanckus perfonarum nexus & vinculum, pro principio {ui ptoductivo duas Pcr('o:
fonas fimul fpirantes poftulat Patrem 8¢ Filium,, cujus tamen ambo funt unum principium. Cum tota diftinétio in divinis fic 4 relatione, Spiritus Sanétus fi & filio, non procederet non diftingueretur ab eo. Miffio per(%namm in proceflione funda-
tur ; ideoque mittit Pater , nos mittitur; mictitur & miteic Filius ; non miteir fed miccitur Spiritus Sanétus. z
tetnus unigenitum {ium in medio temporum ut Patriarcharum vota & totius naturz defideria adimplerentur. Poffibilitas tanti Myfterii citra revelationem necevidenter nec probabiliter cognofci poteft; poft revelatio=

1S1T ergopater=
M pem vero {nadetur plurimis exemplisin quibusduas videmus naturas inconfusé unitas : folet enim plerumque Deusin operibusnaturz delineare miracula gratie. Conveniens fuit Incarnatio Deo, cujus [apientia, potentia, charitas ma-
nifeftantur ; humanitati, que fada eft divinz confors naturz ; & toti generi humano, quod gratie & gloriz donis cumulatur. Convenientior fuit verbo quam aliis Pei‘fonis, ut qui in Deo medius eft mediator Dei & hominum eflet,
Non fuit tamen neceflaria utpot optima, Deus enim nec phyficé necmoraliter neceffitatur ad optimum, nec veré felix effet neceffitas qua Deum ad meliora cogeret ; non fuit quoque neceffaria fuppofito lapfu Adami, nec etiam pofito decreto pec~
cati remittendi , fed (olum ad condignam pro peccatis {atisfactionem quam folus Homo-Deus exhibere poterat, non modo pro mottalibus , fed etiam pro venialibus, que licetfint culpz leves funttamen offenfe fupremz Majeftatis & vili creatura,
Non condigné Colum [atisfecit Chriftus Domiuus , verum etiam in rigote juftitiz, ideoque adxqualitatem, ad alterum , ex propriis & cateris legibus fervatis utpar eft ad rigorofam juftitiam quz inter Deum & homines reperiri poteft.

, finalis , efficiens , meritoria, Caufa finalis non eft gloria Chrifti, non excellentia Myfterii, fed fola redemptio hominum & peccatis fuis , ut luculenter colligitur ex oraculis(cripturarum & Ec<
detorquent adverfarij per diftin@tionem paffibilis & impaflibilis. Primatium hujus myfterii motivum eft liberatio & peccato eriginalinon ab aétualibus pofterorum qux polt decretam Incarnationem
limacul4 infeéis hominibus veniflet caleftis medicus : folis verd actualibus contaminatis non veniffe vi praefentis decreti, fed vi alterius ut decebat divinam mifericordiam. Caufa phyfica Incarnationis tota
eft fanéta Trinitas; quapropter tres funt perfonz unientes , non tres unitz , tres producentes non tres affumentes. Caufa meritoria unionis hypoftaticz quoad fubftantiam nulla eft ; non quidem humanitas Chrifti quz nec condigné nec congru&
meruic affmi, (ed gratisdata eft gratia omnium maxima. Sine ullo etiam fundamento afferitur Chriftum inaéa fecundo meruiffe ipfam unionem ; mihi tamen improbabile non videtur hanc potuifle abfoluce mereri per aétus ab ea dependentes pro
temporeantecedenti fibi conferendam. Patriarchz meruerunt Incarnationis circumftantias, profapiz , utex femore Abrahe nafceretur Meffias ;loci, ut in Bethleemterra Iuda oriretur dux Ifragl; temporis , utantiquo vulneri citits adhiberetur

medicamentum,

clefiz patrum, quorum teftimonia violente

T R E § funt potiffimum caufe Incarnationis

pravifa fuere ; fold igitur original

eum', in quo Pater & Spiritus. Santus pey fpecialem concomitantiam

VIDDIT AS Incarnationistota confiftitin eo quod verbum divinum naturam humanam affumpferit , cum qua conftituit unam & eamdem petfonam Hominem - D
Majeftas opprimeret vilitatem humanz. Aétio qua fit Incarnatio om-

inhabitant. Hanc divinz & humanz naturz conjunétionem ita temperavit Dens fapiemimmus, ut nec vilitas naturz humanz Majeftatem divinz deprimeret, necdivinz
nino diftinéta eft ab adtione qua producitur humanitas. Tria igitur maxime {pectanda {untin hoc facro compofito, duo extrema verbum & humanitas, & unio utrumque conneders. Verbum intrinfecé unitur humanitati intrinfece immuta« N

tum , & cumilla torum per fe conftituic, fubindeque utrumque extremum eft o modo incompletum ut par eftad compofitionem effentialem. Perfona verbi potuit quamcumque naturam irrationalem fibi hypoftatice unire, fine ullo dedecore; fix
€0 tamen cafu natura illa afftmpta incapax eflet fan@titatis & filiationis naturalis Dei qua ordinem dicunt ad operationes fipernarurales. Pofunt plures divine perfonz camdem humanitatem affumere , poteft una plures fibiunire ; fi pluresunam
aut una plures naturas affumeret , femper effet unus homo non plures, Vinio hypoftatica mirabilis nexus inter humanitatem & verbum, eft entitas modalis ab utroque extremo realiter diftinéa. : \

bus Gimilis efficitur, Per {cientiam Beatam quam habuit & conceptione Deum intuetur, non comprehendit. Cognofcic omnia praterita prefentia & futura; Non tamen omnia poffibilia nec videre poteft. Scientia infufa duplex inChrifto reperitur
rales confiderat, per priorem fupernaturalia creata contemplatur , ideoque lumen gloriz, gratiam fanétificantem, unionem hypoftaticam quidditativé cognofcit. Habuit etiam Chriftus

bi comparavit; quo enim crefcebat ztate, e6 fapientia proficiebat, & novis incrementis voluit ad perfectionem hominis pervenire, Peccare non potuit Chriftus de lege ordinaria,
Non potuit inquam peccare nec in fenf compofito unionis , nec in fenfudivifo,

Q NTIM A Chrifti miris gaudet ornamentis 8 przrogativis, inip(aenim funt omnes thefauri (apientie & (cientiz ; Triplici nimirum fcientis quafi triplici diademate coronatur; Beatd, qua Deo ; infusd, qui Angelis; acquifitd, qui hominiz )

una fupernataralis , naturalis altera ; per hanc res natu

{cientias acquifibiles , non peraccidens infufas, {ed eas propriis actibus fi
utpote beatus & gratih plenus; immo nec potuit peccare de potentia abfoluta, hoceft in cafu quo remaneret fola hypoftatica urtio, {ublatis aliis gratiis unionis comitibus :

His eximiis dotibus ornavit Deus Salvatorem noftrum, ut effeememoria {uorum mirabilium , numigitur et cur exclamencum Regio Propheta , guss ficnt Dominus Dens?

Has Thefis , Deo duce, anfpice Deipara, @ Prafide S. M. N. N ICOLAO PORCHER, Doffore Theologo ac Socio Sorbonico, tueri conabitnr LYV DOVICU S DE SAVIGNAC
Diacefis Ruvhenenfis , die 44 Janvarij anno 1670. a 748 pieridiem ,

IN S ORBONA. . ; . - ;




